
SZOCIÁLIS SZEMLE 
18. évfolyam, 2. szám (2025) 

     
https://doi.org/10.15170/SocRev.2025.18.02.01 

 

1 
Social Review, volume 18, issue 2 (2025) 

 

Lehet-e a társadalom igazságos?1   

Can a society be just? 
 

LÁNYI ANDRÁS 
 

 

Lányi András: Eötvös Loránd Tudományegyetem, Társadalomtudományi Kar; 

lanyi.andras@tatk.elte.hu  

András Lányi: Eötvös Loránd University, Faculty of Social Sciences; lanyi.andras@tatk.elte.hu  

 

 

Absztrakt 

1. A szabadság nem az egyén természetes állapota, hanem társadalmi vívmány. Társas 

viselkedésünk legfőbb indítéka a mások megértésének és egyetértésének biztosítása. Egyéni 

választásaink sosem függetlenek a mások választásaitól: egymást választjuk vagy utasítjuk el. 

Csak egymást tehetjük szabaddá. 

2. Ha a szabadság nem elválaszt másoktól, hanem összeköt velük, akkor a politikai közösség 

tagjainak értelmes vitát kell tudni folytatniuk céljaik jóságáról. A szabadságok egyenlősége, ha 

jelent valamit, azt jelenti, hogy ebben a vitában mindenki részt vehet, és a döntésért viselt 

felelősségben mindenki osztozik. 

3. Legfőbb javunk, a Jó közös és oszthatatlan. Ha nem tudnánk, mit tartsunk jónak és rossznak, 

hátránynak és előnynek, milyen alapon kívánhatnánk, hogy igazságosan bánjanak velünk? 

4. A különbségek felszámolását (az egyenlőséget) csak kényszerű viszonyok között tartjuk 

igazságosnak. Önként vállalt kapcsolatainktól éppen ellenkezőleg, annak az elismerését és 

bátorítását várjuk, ami bennünk másra visszavezethetetlen és másokkal összemérhetetlen.  

Azonban ahhoz, hogy különbözhessünk tőlük, a segítségükre szorulunk. Mert mindenkinek több 

„kell”, mint amennyi „jár” neki. 

Csak a kölcsönös odaadás igazságos. 

 

Kulcsszavak: igazságosság, egyéni szabad választás, szolidaritás, a javak és a Jó, politikai 

filozófia 

 

Abstract 

1. Freedom is not the natural state of the individual but is a social achievement. Our social 

behaviour is primarily motivated by the desire to be understood and agreed with by others. 

Individual choices can never be made independently of others: Individuals either select or dismiss 

each other. We can liberate only each other. 

2. If it is freedom that connects us instead of dividing us, then people in a political community 

should be able to discuss the goodness of their goals meaningfully. Equality of freedom, if it has 

any meaning, implies that all people can take part in the discussion, and that all people share the 

responsibility for their choices. 

3. The concept of Good, the most important of our goods, is common and indivisible. If we did 

not know what to identify as right or wrong, disadvantage or advantage, then on what basis could 

we demand to be treated rightfully? 

 
1 A lektorált tanulmány első megjelenése: T. Manhalt (Ed.) (2001), Szociológia, szociálpolitika, szociális munka 

(pp. 62–76), PTE BTK Szociológiai és Szociálpolitikai Tanszék. Újraközlés a szerző szíves engedélyével. 

mailto:lanyi.andras@tatk.elte.hu
mailto:lanyi.andras@tatk.elte.hu


Lányi A.: Lehet-e a társadalom igazságos? 

2 
Szociális Szemle, 18. évfolyam, 2. szám (2025) 

4. Only when participation is forced does removing disparities seem fair. In free association, we 

need our collaborators to acknowledge and articulate that our contrasting viewpoints are 

fundamental and incommensurable. However, to be able to diverge, one needs the help of others. 

Everyone „needs” more than their „allocation.” 

Mutual devotion is the only way to be fair. 

 

Keywords: justice, free individual choice, solidarity, goods and the Good, political philosophy 

 

 

 

„Bánj mindenkivel érdeme szerint: melyikünk kerüli el  

a mogyorópálcát? Bánjon velök saját embersége és  

méltósága szerint; minél kisebb az ő érdemük,  

annál nagyobb érdem a szívessége.” 

(William Shakespeare: Hamlet, 2. felvonás, 2. szín) 

 

 

A kérdés 

A klasszikus politikai filozófia állambölcselet volt: a jó kormányzás tudománya. Jónak pedig 

az olyan kormányformát tartották, amelyik a leginkább képes előmozdítani az adott közösség 

fennmaradása szempontjából nélkülözhetetlen erények kifejlődését. A társadalom tagjai mint e 

képességek hordozói jöttek elsősorban számításba. A jó mint közjó létezett, és sokáig magától 

értetődően azonosították az államrezónnal. Senki se vonta kétségbe az igazságos kormányzat 

jogát, hogy az alattvalóktól kikényszerítse a társadalmi állásukhoz illő viselkedést mindaddig, 

amíg az uralkodó (egyén vagy csoport) maga eleget tett a tőle elvárható magatartásnormáknak. 

 Az újkori Európában, mint tudjuk, ez a helyzet gyökeresen megváltozott. Megszűnt az 

egyén feltétlen azonossága társadalmi helyzetével. Viszonylagosnak és változékonynak 

bizonyultak azok a kötelékek, melyek az egyént a közösséghez, a társadalom egyes csoportjait 

egymáshoz, az alattvalókat az uralom rendjéhez fűzik. A modern (következésképpen analitikus 

és redukcionista) politikai gondolkodás számára megbízható kiindulópont gyanánt nem 

kínálkozott egyéb, mint az „önmagában teljes és oszthatatlan” egyén, az individuum, az ő 

„természetes” törekvéseivel és jogaival. 

 Az uralom léte ellenben nem természetes többé, igazolásra szorul. Korlátozást jelent 

minden egyén számára, amit csak a racionális életvezetés szempontjából nélkülözhetetlen, 

biztonságos és kiszámítható együttélés igénye indokol. Ez az igazolás azonban nem 

támaszkodhat a jó vagy helyes elvek valamely együttesére, hiszen éppen a jó meghatározásának 

joga lesz az, amire ezentúl mindenki maga formál jogot. Idővel a közjó, a közösség érdekére 

történő hivatkozás is elveszíti legitimáló erejét. Kézzelfogható realitásnak csak az egyén 

érdekeit ismerik el, a közérdeket pedig, amennyiben az egyéni érdekek egyszerű eredőjénél 

többet kellene érteni alatta, gyanús fikciónak tartják, ami rendszerint a hatalom eljárásainak 

igazolására szolgál. 

 Az uralom léte ellenben nem természetes többé, igazolásra szorul. Korlátozást jelent 

minden egyén számára, amit csak a racionális életvezetés szempontjából nélkülözhetetlen, 

biztonságos és kiszámítható együttműködés igénye indokol. Ez az igazolás azonban nem 

támaszkodhat a jó vagy helyes elvek valamely együttesére, hiszen éppen a jó meghatározása 

az, amire ezentúl mindenki maga formál jogot. És nem hivatkozhat a közösség érdekére sem, 



A. Lányi: Can a society be just? 

3 

Social Review, volume 18, issue 2 (2025) 

mert csak az egyéni érdeknek tulajdonítanak kézzelfogható realitást, a közérdeket pedig, 

amennyiben ezen az egyéni érdekek egyszerű eredőjénél többet kellene érteni, gyanús fikciónak 

tartják, ami rendszerint az uralom eljárásainak igazolására szolgál. 

 Miféle rend az vajon, amit egymással feltételes viszonyban álló, önmagukra utalt, önző 

és szükségképpen ellentétes érdekektől vezérelt egyének elfogadnának, sőt, 

közreműködésükkel tevékenyen fenntartanak? Nyilván olyan, amit közülük bárki igazságosnak 

ismerne el. Az igazságosságnak ez az elve azonban csak formális lehet, vagyis nem kötődhet a 

jónak egy meghatározott elgondolásához, mert akkor máris sértené mindazokat, akik a jóról 

ettől eltérő módon vélekednek. Ugyanakkor egyetemesnek is kell lennie, tehát olyan elvnek, 

ami minden helyzetben egyformán alkalmazható: egyenlő mértékkel mér mindenkinek. Az 

igazságtevőnek ugyanis nincs jogalapja arra, hogy különbséget tegyen az egyéni választások 

„jósága” között.  

 Egyenlőség és szabadság a modern politikai gondolkodás két, egymást kölcsönösen 

korlátozó értelmű alapelve. E kettő között keresnek közvetítést a társadalmi igazságosságról 

szóló elméletek. A kínált megoldások igen változatosak, de úgy tűnik, a két induló 

követelménynek együttesen egyik sem képes megfelelni. 

 A következetesen egalitárius (demokrata, szocialista) változat nehezen kerülheti el, 

hogy kiterjedt és nehezen ellenőrizhető előjogokkal ruházza fel az „osztó igazság” 

letéteményeseit, a közhatalmat gyakorló testületeket. Márpedig a részrehajlatlan és tisztán 

racionális előrelátással tervező kormányzat lehetőségével kapcsolatban ismeretes, igen súlyos 

kétségek merültek fel. Kire bízzuk a döntést és milyen alapon? Ki a megmondhatója, hogy az 

igazságosság szempontjai szerint kinek mi jár? A javak újraelosztásán őrködő személyek 

hatalma nem sérti-e már eleve az egyenlőségi elvet? Hogyan védekezzünk a többségi akarat 

emberi, tehát esendő képviselőinek esetleges önkénye ellen? A demokratikus biztosítékok: a 

nyilvános ellenőrzés, bírálat és korrekció iránti bizalmat alaposan kikezdte az idő. A mind 

bonyolultabb technológiát alkalmazó társadalmi-gazdasági rendszerek irányítása egyre több és 

speciálisabb hozzáértést kíván. Az értesültség és a szakértelem terén behozhatatlan fölénnyel 

rendelkező apparátusok ellenőrzése a legjobb esetben is formális marad. Maga a tájékoztatás, a 

hírek előállítása és elosztása, a közvélemény befolyásolása válik a legfontosabb iparággá. A 

politika a közfigyelem felkeltéséért és a politikai alternatívák „eladásáért” versengő PR-

szakemberek mérkőzése lesz. 

 Ezért egyre nehezebb érveket találni a „társadalmi igazságosság” álláspontjának 

védelmében a régóta hangoztatott liberális ellenvetéssel szemben, mely szerint „a választás, 

ami előttünk áll, nem két olyan rendszer között nyílik, melyek egyikében mindenki megkapja 

azt, amit megérdemel valamely elvont és egyetemes jogosultság szerint; míg a másikban az 

egyéni részesedést a jó- vagy balszerencse szabja meg; hanem aközött választhatunk, hogy 

néhány ember akarata döntse el, kinek mit kell kapnia, vagy pedig ez legalább részben az 

érintettek képességeitől és saját választásaitól függjön, részben pedig előre nem látható 

körülményektől” (Hayek, 1976, p. 76). A hivatkozás az igazságosságra, úgymond, jogcím 

csupán, hogy az egyéneket és közösségeket törvényes úton fosszák meg az önrendelkezés 

eszközeitől, melyek újraelosztását a szocializmus valamennyi irányzata így vagy úgy 

kisajátítaná, és egy elvont kollektívum – a társadalom, az állam – állítólagos képviselőire bízza. 

A következményekre Alexis de Tocqueville (1983) már a múlt század elején felhívja a figyelmet 

A demokrácia Amerikában lapjain. Az emberek ilyenkor hajlamosak rá, hogy a gondoskodó 

államnak engedjék át a felelősséget a maguk és övéik sorsának alakulásáért. Ezentúl nem 

egymástól várnak – és hiába is várnának – támogatást; elvész a közösségeket összetartó 

szolidaritás, és vele együtt vész az egyén önbecsülése, aki mindinkább magányos, 



Lányi A.: Lehet-e a társadalom igazságos? 

4 
Szociális Szemle, 18. évfolyam, 2. szám (2025) 

kiszolgáltatott és többé-kevésbé cselekvőképtelen kérelmezőként jelenik meg az állami 

szolgáltatások központi elosztóhelyein, féltékenyen őrködve, nehogy valaki másnak többet 

juttassanak az elosztható javakból. Az ilyen szelíd, bürokratikus zsarnokság, figyelmeztetnek a 

Tocqueville érveit felelevenítő szabadelvű és/vagy konzervatív szerzők, egyenes „út a 

szolgaságba”. Hayek, Scruton és társaik a szociális jogok modern eszméjét a gyökereinél 

támadják meg: szerintük az a segítség, amit egymásnak nyújtunk, nem alapulhat a szükséget 

szenvedő valamely törvényes – tehát kikényszeríthető – jogosultságán, csakis a közösség 

tagjainak egymás iránti erkölcsi felelősségén. Az önkéntes szolidaritást az intézményesített 

kényszernél méltányosabb és biztonságosabb alapnak tartják, mondván, hogy az előbbi az 

emberek közötti összetartozást erősíti, míg az utóbbi szükségképpen szembefordítja egymással 

a „szociális partnereket” (Scruton, 1995). Más kérdés, hogy a modern tömegtársadalmak 

valóságos viszonyai között, ahol a nélkülözhetetlen segítség eszközei maguk is 

intézményesültek és bonyolult szociális ellátórendszerekben öltenek testet, mit lehet kezdeni 

ezzel a felfogással, és vajon az önkéntes adakozás tényleg alternatívája lehet-e mondjuk a 

progresszív adóztatásnak? 

 A liberalizmus kizárólag a szabadságok egyenlőségét tartja összeegyeztethetőnek az 

ember erkölcsi méltóságával. Azt pedig, vallják sokan, semmi sem biztosíthatja célszerűbben, 

mint az egyéni kezdeményezések korlátozástól mentes vetélkedése, amit a keresletet a kínálattal 

összehangoló „láthatatlan kéz” jótékony és spontán közreműködése terelget a közjó 

szempontjából kívánatos mederbe. A nyitott társadalom programjának megvalósítására tett 

kísérletek azonban újra és újra szélsőséges egyenlőtlenségek kialakulásához vezettek, amelyek 

az állampolgárok számottevő részét fosztották meg a szabad önrendelkezés elemi feltételeitől. 

Ráadásul hiába próbálták a közhatalmat gyakorló testületeket visszaszorítani az éjjeliőr vagy 

forgalomirányító formális szerepkörébe, a technobürokrácia létszáma és befolyása – szociális 

igazságtevő jogosítvánnyal vagy anélkül – egyre csak nőtt. Ahol pedig az állam ténylegesen 

visszavonult, ott a helyét még ellenőrizhetetlenebb, magánjellegű, tehát közszolgálatra nem 

köteles gazdasági szervezetek és hálózatok foglalták el, a maguk tökéletesen személytelen 

döntési mechanizmusaival és az államinál semmivel sem kisebb vagy átláthatóbb működésű 

bürokráciával. Világszerte ez utóbbiak kezébe ment át az ellenőrzés a társadalmi erőforrások és 

a vélemények befolyásolására alkalmas eszközök túlnyomó része fölött. Ezzel végleg a 

semmibe foszlottak a liberalizmus kedvenc eszméinek megvalósíthatóságával kapcsolatos 

illúziók. A szabad egyéni kezdeményezés, valamint a nyilvános bírálat útjába ugyanis a tisztán 

üzleti alapon szerveződő új világbirodalmak sokkal hatásosabb akadályokat állítanak, mint 

valaha. A kényszer új, személytelen automatizmusaival szemben az ellenállás nemcsak 

kilátástalan, gyakorlatilag lehetetlen is. Nincs kit felelősségre vonni, nincs hol tiltakozni, nincs 

miről beszélni. Különben is, ki hallaná meg? Az ellenállás nem jövedelmező és nem 

szórakoztató, tehát nincs létjogosultsága. Ha pedig jövedelmező és szórakoztató, akkor a 

rendszert erősíti. 

 A szabad versengés következményei nemcsak a veszteseket hozzák behozhatatlanul 

hátrányos helyzetbe, hanem az esélyegyenlőség elemi materiális feltételeit veszélyeztetik. Az 

utóbbiak biztosítékait tartalmazó ún. szociális jogok elismerését ezért a nyitott társadalom 

híveinek többsége is elkerülhetetlennek tartja. Az így körvonalazódó szociálliberális 

álláspontnak azonban továbbra is súlyos nehézségekkel kell megküzdenie. Ha a formális 

jogegyenlőségen túl bizonyos anyagi, szellemi, illetve szimbolikus javakat is elvileg egyenlő 

mértékben akar hozzáférhetővé tenni, mindenekelőtt tudnia kell, hogy melyek ezek. Vagy 

rákényszeríti a döntéshozóknak a jó élettel kapcsolatos elképzelését az érintettekre, akik esetleg 

egészen más értékeket és javakat részesítenének előnyben, vagy tiszteletben tartja az utóbbiak 



A. Lányi: Can a society be just? 

5 

Social Review, volume 18, issue 2 (2025) 

jogát, hogy maguk fogalmazzák meg igényeiket, de akkor ezeknek az igényeknek a 

jogosultságát, valamint az egyének és csoportok járandóságait szükségképpen 

összemérhetetlennek kell mondania, az igazságos elosztást pedig lehetetlennek. 

 A hátrányos helyzet formális meghatározására tett rawls-i kísérlet és a pozitív 

megkülönböztetések ehhez kapcsolódó rendszere, úgy tűnik, nem nyújt megoldást 

dilemmánkra (Rawls, 1997). Mert még ha el is tekintenénk Paul Ricoeur (1991) 

figyelemreméltó észrevételétől, hogy minden hátrány és előny megállapításához 

elengedhetetlen a „jó” és a „rossz”, valamint az „igazságosság” valamely előzetes és 

szükségképpen normatív meghatározása, ami már eleve lehetetlenné teszi egy tisztán formális 

igazságosság-elmélet megalkotását, ettől függetlenül is, sőt, éppen ekkor szembesülünk e 

koncepció zavarba ejtő következményeivel. Vegyük csak sorra azokat a társadalmi csoportokat, 

amelyek egyenlő bánásmód mellett okvetlenül súlyos hátrányba kerülnének! Ilyennek fogjuk 

tartani mindenesetre a gyermekeket, a tanulókat, a tanulatlanokat, a betegeket, azokat, akik testi 

vagy szellemi képességeik gyakorlásában tartós korlátozást szenvednek, közéjük számítva a 

szenvedélybetegeket is, továbbá a várandós anyákat, a sokgyermekes családokat, azokat, akik 

egyedül nevelik gyermekeiket, a gyermektelen idős embereket, a nyugdíjasokat általában, az 

aprófalvak lakóit, a bevándorlókat, a nyelvi, etnikai és vallási kisebbségek tagjait, mindazokat, 

akik bármilyen okból hajléktalanná vagy munkanélkülivé lettek, a börtönviselteket, a deviáns 

csoportokat, azokat, akik a többség által elutasított életvitelt folytatnak, a bűnözés áldozatait, a 

nőket stb. Ha fenntartjuk, hogy mindezek – éspedig ki-ki a maga módján – jogosultak 

valamilyen pozitív megkülönböztetésre, társadalmi támogatásra, a segély mértékének 

megállapítását pedig kénytelen-kelletlen állami típusú (törvényes alapon működő) 

intézményekre bíznánk, ezzel gyakorlatilag visszatértünk a szocialista tervgazdaság 

előfeltevéseihez és gyakorlatához, összemérhető individuális igényekkel és mérhetetlen 

bürokráciával, a társadalomban ugyanis a „hátrányos helyzetűek” alkotják a mindenkori 

többséget (a hátrányos helyzetektől mentes kisebbség pedig mint kisebbség eleve jogosult a 

megkülönböztetett bánásmódra). A segítség a társadalom életében nem kivételszámba menő 

eljárás, hanem maga „a rendszer”. 

 Ha meg akarjuk érteni a társadalom működését, nem azt kell kérdeznünk, hogy az 

emberek miképpen jutnak megélhetéshez, hanem hogy milyen alapon számíthatnak társaik 

segítségére. 

 „Üzleti alapon” – ez viszont egyáltalán nem válasz kérdésünkre, mivel az egyéni haszon 

keresése, az önzés már meghatározása szerint sem arra szolgál indítékul, hogy segítsünk 

másokon, inkább, hogy a mások rovására igyekezzünk magunkról gondoskodni. 

 A „törvényes úton” érkező segítség pedig azért bajos, mert éppen arra van a legkevésbé 

tekintettel, amin segíteni kíván, a rászorultak egyéniségére. Törvényes járandóság csak az lehet, 

ami hasonló helyzetben bárkinek ugyanúgy kijár. Hogy személy szerint rajtam mi segít és 

nekem mi árt, azt a legutolsó jó- vagy rosszakaróm is jobban tudja és inkább képes figyelembe 

venni, mint a törvény végrehajtója. 

 Nem állíthatjuk, hogy a társadalmi munkamegosztás részben jogi, részben piaci 

szabályozására épülő modern társadalom működésképtelen volna, de azt bátran, hogy ez a 

személytelen és kényszerítő jellegű szabályozás a társadalom életének szinte valamennyi 

területéről kiszorította a segítő és a megsegített közötti személyes kapcsolaton, önálló erkölcsi 

mérlegelésen és felelős egyéni elhatározáson alapuló érintkezést, és ezáltal nélkülözhetetlen 

emberi képességeket sorvaszt el. Láttuk, a rendszer eközben saját igazságossági 

követelményeinek sem képes ellentmondásmentesen eleget tenni, hihetetlenül körülményes 

eljárásokra kényszerül, és alapvetően célszerűtlen működését csak mérhetetlen pazarlás árán 



Lányi A.: Lehet-e a társadalom igazságos? 

6 
Szociális Szemle, 18. évfolyam, 2. szám (2025) 

képes hosszabb ideig fenntartani – mindaddig, amíg van mivel pazarolnia. 

 A modern individualizmus eszmekörén belül azonban nem kínálkozik jobb megoldás. 

Hogyha a szabadságot azonosítottuk a másoktól független helytállás képességével, és a 

független egyének érintkezését a verseny mintájára képzeljük, igazságosnak csakis a 

szabadságok egyenlőségét ismerhetjük el. Beláttuk ugyanakkor, hogy a helytállás feltételeivel 

az egyének szélsőségesen egyenlőtlen mértékben rendelkeznek. Amennyiben ezeket az 

egyenlőtlenségeket összemérhetőnek és korrigálhatónak találjuk, helyeselnünk kell, hogy az 

egyéni szabadságot az igazságos állami újraelosztás kiterjedt jogosítványokkal felruházott, 

bonyolult rendszere korlátozza. 

 Márpedig abban minden modern irányzat egyetért, hogy magát a „társadalmi kérdést”, 

melyre liberálisok és szocialisták oly homlokegyenest ellenkező választ adnak, feltenni 

helyesen így kell: miképpen lehet egymástól független és ellentétes célokat követő egyének 

között igazságosan elosztani a hozzáférhető javakat? A válaszok ezek után az állami, illetve 

piaci (tervszerű vagy spontán) szabályozás racionalitásával kapcsolatos várakozásoknak 

megfelelően fognak megoszlani. 

 (A legmesszebbmenő egyetértés uralkodik a vitatkozó felek között arra nézve is, hogy 

állam és piac, szocializmus és kapitalizmus között harmadik út nem lehetséges. Aki nem az 

általánosan elfogadott kétpólusú logika szerint gondolkodik, önmagát zárja ki a figyelemre 

méltó vélekedők sorából. Az ilyen nézetek zavarosnak, eklektikusnak, utópikusnak vagy éppen 

romantikusnak és nosztalgikusnak minősülnek.)  

 

 

A javak és a jó 

Ha a társadalmi igazságosság modern dilemmájából kiutat keresünk, magukat az 

előfeltevéseket kell újragondolnunk. Függetlenek-e egymástól az egyéni választások? A javak 

elosztására vonatkozik-e valóban az igazságosság kérdése?  

 Ez utóbbi nézet tarthatatlanságát Ronald Dworkin bizonyítja, az etikai liberalizmus 

kanti álláspontjából kiindulva. Felismeri, hogy ennek középpontjában nem a szabadság, hanem 

az egyenlőség elve áll: minden embernek egyenlő, az erkölcsi szubjektum méltóságából fakadó 

elidegeníthetetlen joga arra, hogy tekintettel legyenek érzékenységére, és ne okozzanak neki 

elkerülhető szenvedést, valamint hogy tiszteljék másokkal egyenlő értelmi képességét az 

igazság eldöntésére és a jó megállapítására (Dworkin, 1978). 

 Dworkin az egyenlőség követelményét nem az egyén részesedésére alkalmazza a javak 

körüli osztozkodásnál. Így el tudja kerülni az igazságosság-elméletek fő buktatóit. A részvétel 

egyenlősége olyan döntésekre vonatkozik, amelyek nem a javak elosztásával, hanem a Jó 

megállapításával kapcsolatosak; nem juttatásokra jogosítanak, hanem a cselekedetek értelmét 

érintik, az utóbbiakat illető egyetértés képessége teszi az embert „racionális, azaz társadalmi 

lénnyé” (Mead, 1973, p. 470). Az értelem ugyanis csak közös lehet. Dworkin azonban nem vet 

számot ezzel. Az egyéni választások függetlenségét nem vonja kétségbe. Pedig könnyű belátni, 

hogy cselekedeteink célját ugyan magunk választjuk, ámde a cselekedet értelmét illetően 

egyetértésre kell jutnunk társainkkal. Akkor járunk el értelmesen, ha helyesen számolunk azzal 

az értelemmel, amit tetteinknek mások tulajdonítanak. Döntéseink tehát függnek attól, hogy 

mások mit tartanak jónak, szépnek és igaznak. Erre nézve minden elképzelhető közösségben 

érvényesül valamiféle közmegegyezés, amely kijelöli azokat a kereteket, melyek között a 

vélemények és érvelési módok elfogadhatónak számítanak. Legfőbb javunk, a Jó közös és 

oszthatatlan. Ezért az ember méltóságát biztosító alapjogok közül legelső a részvétel a dolgok 



A. Lányi: Can a society be just? 

7 

Social Review, volume 18, issue 2 (2025) 

értelmét (a Jót) formáló párbeszédben. 

 Érdemes itt a radikális zöld gondolkodó, Karl Hess véleményét idéznünk: „Ha a 

választás szabadsága abban áll – és ma valóban abban áll –, hogy szabadon választhatunk olyan 

helyzetek között, melyek kialakításában közvetlenül semmi részünk nem volt, akkor a 

választási szabadság nem egy szabad, hanem egy diktatorikus társadalomnak a kifejeződése 

(...). Ha valaki egyszerűen papírdarabokat dob be egy ládába vagy meghúz egy fogantyút, akkor 

nem állampolgárként, hanem fogyasztóként viselkedik, aki előre csomagolt politikai árucikket 

vásárol” (Hess, 1983, p. 208). A szabadságnak ez a fogyasztói felfogása összeférhetetlen az 

egyéni önrendelkezés és a személyi felelősség eredeti, teljesebb értelmével. 

 Ami a haszonszerzés szabadságát illeti, el kell ismernünk, hogy azt a piaci 

automatizmus, az egyenlőtlenségek kiigazítását pedig az állami újraelosztás kielégítően 

végezheti akár diktatorikus körülmények között is, feltéve, hogy az alattvalóknak kellőképpen 

bőséges ellátmányt tudnak nyújtani. (És valóban, az úgynevezett jóléti társadalmak szinte 

észrevétlenül alakulnak át demokráciából a technológiai-gazdasági apparátusok diktatúrájává. 

Ez utóbbiak szempontjából az emberi jogok, a demokratikus részvétel, a társadalmi szolidaritás, 

valamint a kulturális örökség és a természeti környezet védelme csupa olyan fényűzés, amit a 

globális piacokért folyó versengés költségérzékeny szereplői egyre kevésbé engedhetnek meg 

maguknak, illene ezt belátnunk. Be is látjuk: a szabadkereskedelem útjában álló utolsó 

akadályok felszámolását sokan a racionalitás végső diadalaként ünneplik, ideértve a nemzeti 

szuverenitás feladását és a kulturális párbeszéd alárendelését a piac értékítéletének.) 

 Az egyenlő részvétel elve ezzel szemben túlmutat a modern politikai filozófia 

horizontján, és az alapkérdések újragondolására késztet. Oda tér vissza, az oszthatatlan 

javakhoz és a közös Jóról egyezkedő politikai közösségekhez, ahol a klasszikus politikaelmélet 

végezte, és ahol a modern utáni kezdetét veszi. 

 Itt pedig nem egymástól elszigetelt egyéneket találunk. Ilyenek csak átmenetileg 

izolálhatók börtönök magánzárkáiban, valamint szociálpszichológiai kísérletekben, 

laboratóriumi körülmények között. Ha léteznének ilyenek, vagyis az ember eredendő 

individualitásához képest valóban esetlegesek és külsődlegesek lennének az érintkezési 

viszonyok, amelyek között él, akkor, de csakis akkor teljesülnének az individualista 

antropológia várakozásai az emberek társadalmi viselkedését illetően. 

 A humánökológia kiindulópontja ezzel szemben az egymásra utaltak eredendő 

összetartozása. Olyan kölcsönös függés, aminek természet adta kényszerűségét emberi 

együttlétté csak az egymásért viselt felelősség belátása és a másik megértésére irányuló 

párbeszéd teheti. 

 Világos talán, hogy ez a felfogás semmilyen értelemben sem jelent visszatérést akár az 

antik, akár a modern politikai gondolkodás kollektívumaihoz. Éppen ellenkezőleg, most 

szabadultunk meg végképp attól az elképzeléstől, amely az emberi közösség hagyományos, 

kezdetben „szent”, később „törvényes” vagy „történetileg szükségszerű”, végül „jogos”, azaz 

szerződésszerű intézményeit találta a társadalomtudományi vizsgálódás számára a végső 

realitásnak, és ezzel együtt társadalom és egyén szembenállását a kettő fogalmi 

meghatározásában előlegezte. A humánökológia sem a társadalmi egyén, sem az intézmények 

létét nem tekinti végső adottságnak, hanem az életvilágot alkotó kommunikáció művét fogja 

felismerni bennük.  

 A huszadik század elején, a John Dewey által közvetített pragmatikus hagyományhoz 

több szempontból is kötődő chicagoi „humánökológusok” – amint erre korábban már utaltunk 

– közösségen az egymás megértésén és kölcsönös figyelembevételén alapuló személyes 

kapcsolatok tartós és folytonos hálózatát értették, amely képes kommunikációs mintázatát új 



Lányi A.: Lehet-e a társadalom igazságos? 

8 
Szociális Szemle, 18. évfolyam, 2. szám (2025) 

egyedekre és csoportokra hagyományozni (Dewey, 2000; Park & Burgess, 2000). Tönnies 

organikus vagy Durkheim azonosság alapján szerveződő közösségeire nem egészen illene ez a 

meghatározás. Itt a hangsúly nem az azonosságra, hanem éppen ellenkezőleg, a különbségre 

kerül. Egyrészt azért, mert a társas kapcsolatok értelmét – az emberi társadalomban ugyanúgy, 

mint az élőlénytársulások esetében – ez adja. Másrészt éppen és csakis ezek a „kulturális” 

közösségek képesek biztosítani tagjaik számára az értelmes különbözés szabadságát.  

 Nem is az aktuális megértés/elfogadás ténye, inkább az annak lehetőségébe vetett 

kölcsönös bizalom teszi olyan teherbíróvá a szabad emberek társulását, hogy az elviselje a tartós 

egyet nem értést, sőt, hasznot húzzon belőle. De honnan ez a bizalom? Csak a tartós és sikeres 

együttműködés tapasztalata alapozhatja meg, amit a hagyomány közvetít.  A tradicionális 

kényszerközösségek erre nem képesek. A spontaneitás és az önkéntesség pedig nem 

társadalomszervező erő: csak kicsiny, időleges társulásokban válhat meghatározóvá.  

 A modern politikai filozófiában két irányzatot ismerünk, amely az önkéntes társulást, 

spontán önszerveződést állítja gondolkodása középpontjába, és értelemszerűen ugyanez a kettő 

hangsúlyozza az egyéni szabadság és a közösségi szolidaritás (kölcsönös segítség) közötti 

lényegi összefüggést. Az egyik a kommunitárius anarchista (Goodwin, 1991; Malatesta, 1991; 

Kropotkin, 1991), a másik a szabadelvű konzervatív: Burke (1991) nemzetfelfogásától a 

nemzetek szükségességéről értekező Roger Scrutonig (1995, 2005), vagy Dewey (1981) 

közösség- és tanulásközpontú szabadságfilozófiájától az egoista, illetve 

kommunitárius/altruista liberalizmus közti különbséget az angolszász pragmatizmus 

szellemében hangsúlyozó Hayekig (1992). A kettő között lényegi különbség csupán a 

hagyomány jelentőségének megítélésében mutatkozik. Tudom, hogy a francia forradalom 

filozófiai előfeltevéseit támadó Edmund Burke és fiatalabb kortársa, a jakobinus eszmékért 

lelkesedő William Goodwin – az anarchisták szellemi előfutára – között még áthidalhatatlan 

világnézeti szakadék húzódott, azonban a következő kétszáz esztendő keserű csalódásai 

szellemi örököseiket szerénységre intik, és ma alighanem közelebb állnak egymáshoz, mint 

valaha. Több mint valószínű, hogy ezek a különbségek maguktól elenyésznek vagy jól 

megvitathatóak a környezetük védelmére szerveződő spontán helyi mozgalmakban, s egyaránt 

alkotóelemei lesznek a globális hálózatok személytelen uralma ellen lázadó helyi közösségek 

zöldülő identitásának, ahogyan azt Manuel Castells (2006) ígéri. 

 Az emberi együttélés kapcsolat- és személyiségközpontú magyarázatával 

összeférhetetlenek a modern politikaelmélet előfeltevései, az egyéni választások függetlensége 

ugyanúgy, mint a társadalmi igazságosság azonosítása az élethelyzetek valamilyen értelemben 

vett egyenlőségének biztosításával. 

 Az önmeghatározás szabadsága nem úgy tartozik természetünkhöz, mint testi vagy 

szellemi képességeink, melyekkel másoktól függetlenül is rendelkezhetünk. A szabadság 

inkább a kapcsolat jellemzője, mint az egyéné: önkéntes társulást jelent s nem kívülállást a 

közösség kötelékén. Választásaink már csak azért sem lehetnek függetlenek a mások 

választásaitól, minthogy éppen őket választjuk; nem tárgyi célokra, hanem a társakra 

irányulnak. Az ember társas viselkedésének legfőbb indítéka a mások megértésének, 

helyeslésének és együttműködési hajlandóságának elnyerése. Minden cselekedetével alakítja a 

közmegegyezést, melynek jegyében mások értelmezni fogják az ő megnyilatkozását. 

 De merőben instrumentális döntéseinkre is igaz, hogy a mások választásainak befolyása 

alatt születnek. És megfordítva: az egyén minden választásával korlátozza a mások jövendő 

vagy egyidejű döntéseinek szabadságát. Választásaink gyakorlati következményei általában, de 

különösen az ipari tömegtársadalmak viszonyai között, nemigen engedik meg, hogy mások 

olyan életformát kövessenek, amelyek ellenkeznek a többség szokásaival. A mechanikus 



A. Lányi: Can a society be just? 

9 

Social Review, volume 18, issue 2 (2025) 

alkalmazkodást a technológiai-gazdasági rendszerek működése önkéntelenül váltja ki. 

 Nem tartanak igényt személyes egyetértésünkre, és nem adnak alkalmat egyet nem 

értésünk kifejezésére. Szó sincs tilalomról, csupán az alternatív választás természeti, illetve 

kulturális feltételei válnak elérhetetlenné. Nemcsak a táj és a városi környezet idomul 

mindenben a technikai szolgáltatásokra utalt életmód szükségleteihez, hanem a kommunikáció 

rendjének és eszközeinek átalakulásával egyidejűleg a hozzáférhető tudás is megváltozik. 

 Az egyéni választások függetlenségének volna még egy további, elengedhetetlen 

feltétele. E választások elvileg végtelen sokfélesége és változékonysága megkövetelné, hogy a 

javak sokasága legyen korlátlanul szaporítható, az elhasznált eszközök pedig pótolhatók, azaz 

újra-előállíthatók. Ez a feltétel többé nem teljesül. A természeti erőforrások végessége, az 

„elhasznált” életfeltételek visszafordíthatatlan romlása, sajnos, tapasztalati tény. Ez önmagában 

is elégséges ahhoz, hogy a szabad versenytársadalomról szőtt elképzeléseket menthetetlenül 

idejétmúlttá tegye. 

 John Stuart Mill egyébként, amikor az egyéni választások követésének háborítatlan 

szabadságát tette meg a jó társadalom alapelvének, maga is azt tartotta a fő kérdésnek, „hogyan 

alakítsunk ki megfelelő egyensúlyt egyéni függetlenség és társadalmi szabályozás között”. 

Teljes mértékben a tudatában volt annak, hogy „mindaz, ami értékessé teszi egy ember számára 

az életet, korlátozza a mások cselekvését.”  Ezért hangsúlyozta, hogy minden egyéni vagy 

társadalmi döntés igazságosságának a feltétele, hogy legyenek kéznél az ellentmondás, a 

cáfolat, valamint az esetleges tévedés helyrehozatalának az eszközei (Mill, 1980, p. 18–19). 

Ennek a kikötésnek a mi döntéseink nem tesznek eleget. Azok a maradandó változások, 

amelyek beavatkozásunk nyomán a bioszférában zajlanak, jóvátehetetlenek: megfosztják az 

utánunk jövőket katasztrofális tévedéseink helyrehozatalának eszközeitől. Márpedig aligha 

vonná bárki is kétségbe, hogy a választás szabadsága őket ugyanúgy megilleti, mint a most élő 

nemzedéket. 

 Ha az egyén szabadságát nem a másoktól független és háborítatlan célkövetés biztosítja, 

akkor nem biztosíthatja más, mint a részvétel a célkitűzésben. Ezzel a kijelentéssel a politika 

visszanyeri eredeti értelmét: a célok és értékek mibenlétéről folyó nyilvános párbeszéddé válik 

ismét. A konszenzus előállításának ezt a módját – a személyes állásfoglalást az értékvitában – 

nem helyettesítheti semmiféle más eljárás. A döntéseknek az érintettek tudtával, részvételével 

és jóváhagyásával kell születniük. A részvétel nemcsak jog, erkölcsi kötelesség is egyúttal, 

hiszen a döntések nemcsak saját sorsunkat érintik, hanem kihatnak más lények sorsára is, 

akikért felelősséggel tartozunk. 

Ez igen erős kikötés. Azt jelenti, hogy a többség pillanatnyi akaratának mechanikus 

megnyilvánulása önmagában nem igazolhat társadalmi döntéseket. Történjen a közakarat 

előállítása piaci automatizmusok útján vagy a választásokon leadott szavazatokkal, érvényes 

marad Goodwin (1991, p. 26) klasszikus ellenvetése: múlhat-e az igazság számok összeadásán? 

Ha igen, akkor legfeljebb a mechanikus alkalmazkodás kényszerét vállaltuk „szabadon”. 

 

 

Egyenlőség vagy különbség? 

Az egyetértést tehát elkerülhetetlennek találtuk. De vajon lehetséges-e? Elvi feltételei, úgy 

véljük, az együttélés tényéből adódnak: a közösség tudását és értékrendjének alapelemeit 

önazonosságunk részeként sajátítjuk el. A megértés elvileg korlátlan nyitottsága pedig lehetővé 

teszi a párbeszédet és a megegyezést különböző kulturális közösségek között. Annál inkább 

rászorulunk az egyetértésre, minthogy nem áll rendelkezésünkre a társadalmi igazságosságnak 



Lányi A.: Lehet-e a társadalom igazságos? 

10 
Szociális Szemle, 18. évfolyam, 2. szám (2025) 

az érintettek egyetértésétől független, eleve érvényes formulája. Egy ilyen formula 

szükségképpen mennyiségi összefüggést létesítene az egyéni igények és jogosultságok között. 

Meghatározatlan minőségek viszonyára azonban sem az egyenlőség, sem az egyenlőtlenség 

nem értelmezhető. Az ember pedig meghatározatlan lény, előre nem látható lehetőségekkel. 

Éppen ezen az alapon formál feltétlen igényt az önmeghatározás szabadságára. Az egyéniség 

értékét az adja, ami benne megismételhetetlenül egyszeri, tehát másokkal összemérhetetlen. Ez 

teszi őt kapcsolataiban pótolhatatlanná: személlyé. A viszony személyessége egyet jelent a 

másik titkának – lénye kimeríthetetlen különösségének – tiszteletével. Egymástól 

összemérhetetlenül különböző és a különbségek fenntartásában érdekelt lények 

kényszermentes kapcsolatához a szabadságok egyenlőségének elve nem kínál mértéket. Ami a 

szabadságokat illeti, azok csakis különfélék és összemérhetetlenek lehetnek. Viszonyunk addig 

szabad, amíg a kölcsönös részvét és jóakarat közvetíti, nem igényli és nem viseli el az 

egyenlőség kényszerét. 

 A társadalmi igazságosság az egymástól elütő változatok egyidejű érvényesülésének 

lehetőségét követeli. De nem azon az alapon, hogy ezek egymást ne korlátozzák, ami lehetetlen, 

hanem azzal a szigorú, de elvben legalább teljesíthető kikötéssel, hogy kölcsönösen szolgálják 

egymás érvényesülését, valamint az együttélés összhangját fenntartó kulturális mintázat 

épségét és sokszínűségét. A kapcsolatok értelmét a társak közötti különbség adja. Ez a 

különbség a kapcsolatban nyeri el értelmét, mert értelmesen különbözni csak közösségben 

lehet. 

 A különbség elve (szabadság) és az egymástól különbözők közti szolidaritás 

követelménye között, úgy tűnik, nincs ellentmondás. A személy szabadsága: reflektált viszony 

önmagához mint egy másikhoz. A szolidaritás: reflektált azonosulás a másikkal mint 

önmagával. A két elv egymással szimmetrikus és egybehangzó. Ezzel túlléptünk a modern 

politikai filozófia problematikáján: egyenlőség és szabadság, társadalom és egyén, rend és 

spontaneitás antagonizmusán. 

 A kölcsönös szolidaritás a különbségek szabad érvényesülésének nélkülözhetetlen 

feltétele. A társulás e nélkül csak kényszerű lehet. Ha a szabadságot nem az egyén természetes 

állapotának tekintjük, hanem a személyközi érintkezés meghatározott minőségéhez kötött 

kommunikációs teljesítménynek, akkor elkerülhetetlen, hogy e minőségi vonásokat, azaz a 

szabadság morális feltételeit beemeljük a „jó” társadalom fogalmi meghatározásába, beismerve 

ezzel, hogy politika és erkölcs illetékességének következetes különválasztását nem tartjuk 

kivihetőnek (Dewey, 1981). Az emberek csak egymást tehetik szabaddá. Az ehhez 

nélkülözhetetlen szolidáris magatartást ösztönző intézményes feltételek előállítása a politika 

feladata – nem több és nem kevesebb. Ilyen feltételek: a társulás önkéntessége, a megegyezés 

kényszermentessége, valamint a kölcsönösség elvének érvényesítése.  

 A felvilágosodás éppen ezeket az elveket tűzte a zászlajára. „Ha ezen okoskodást, mely 

azon két adaton fenekül, hogy sem az országlás, sem egyesek mindent nem tehetnek, 

pszichologice fontoljuk, még tökéletesebben meg leszünk győződve, hogy éppen azon 

dilemmából – mely szerint a nemzet oly sokféle előmenetele lehetetlennek látszik, mert azokat 

sem az országlás, sem egyesek nem eszközlik – okvetlenül folynia kell az Egyesületi 

szellemnek, mely emberek között a lehető legnagyobb, de egyszersmind legszelídebb erő és 

hatalom” (Széchenyi, 1904). 1831-ben írja ezt Széchenyi István a Világ lapjain. A modern állam 

azonban kétszáz esztendeje folyamatosan távolodik a kitűzött céloktól. Az egyéni választások 

függetlenségének individualista tévképzetétől vezetve, a szabadságok egyenlőségének 

védelmében újabb és újabb „egyetemesen ésszerű” intézményeket, törvényeket és 

automatizmusokat hoz létre, s ezek egyre nagyobb hatalommal rendelkeznek az egyén fölött. 



A. Lányi: Can a society be just? 

11 

Social Review, volume 18, issue 2 (2025) 

Elsorvasztják a szolidáris együttműködésre képes közösségeket, melyek körében az egyén ura 

lehetne cselekedeteinek: az egyesülési szellemet. „A társadalom” pedig mint vele szemben álló 

személytelen és személyfeletti autoritás nem bánhat vele igazságosan, bármilyen jogcímen 

sajátítja ki és bármilyen mechanizmusra hárítja át az egyén elidegeníthetetlen jogát és 

felelősségét – nem a „saját” választásaihoz, hanem ahhoz, hogy társaival egyetértésben maga 

határozza meg az együttélés feltételeit.  

 A társadalmi igazságosság kérdését új alapra, a különbségek összemérhetetlenségének 

és a segítség kölcsönösségének alapjára helyeztük. Ez nem jelenti bármely különbség 

létjogosultságának az elismerését, ezért az individualista ezen a ponton méltán fedez fel 

korlátozást. Az elviselhető, azaz a közösség számára értékes változatokat minden kultúra 

meglehetős szigorral szelektálja. Nem csodálkozhat ezen, aki belátta, hogy a kultúra maga nem 

egyéb, mint a szelekciós elvek, a szép, a jó és az igaz értelméről folyó párbeszéd. 

 Egy társadalom életrevalósága azon múlik, hogy a különféle életformák mekkora 

változatosságát képes tolerálni, azaz a köztük fennálló különbségeket az együttélés előnyére 

fordítani. Ez a tolerancia-elv természetesen nemcsak a kulturális, hanem a teljes biológiai 

környezetre értelmezendő. 

 A sokféleség fenntartásához fűződő közösségi érdek, a szolidáris együttműködés 

megtapasztalt előnyei, valamint a mások iránti részvét és tisztelet erkölcsi követelménye 

egyaránt azt sugallják, hogy egy társadalom ne tűrje el az embertelen bánásmódot egyetlen 

tagjával szemben sem, és találjon megoldást az ínséget szenvedők megsegítésére. Ennek 

azonban az egyenlőség elvéhez nincs köze. A rászorultság nemeinek vagy a segítség 

mikéntjének „objektív” megállapítását, a különbségek összemérhetetlenségére hivatkozva 

lehetetlennek kell mondanunk. Csak a kölcsönös szolidaritás lehet igazságos. 

 Az erkölcstelen társadalomnak pedig esélye sincs rá, hogy igazságos legyen. 

 Vajon miért merül fel mégis a történelem során újra és újra az egyenlőség a társadalmi 

igazságosság szinonimájaként? Kétféle válasszal is próbát tehetünk. Az egyik egy félreértéssel 

kapcsolatos. Az arányosság elve, amit Arisztotelész mond ki a Nikomakhoszi etikában, nem 

követel többet a mérhető dolgokra nézve, mint hogy „mérj egyenlő mértékkel”. Ennek az 

általános aranyszabálynak a betartását az erkölcsi és politikai gondolkodás rendszerint helyesli, 

máskor tiszteletreméltó okokból eltér tőle. Önmagában nem jelent eligazítást a társadalmi 

igazságosság kérdésében. 

 Tárgyunkat közelebbről érintő összefüggésre hívja fel a figyelmet Murray Bookchin A 

szabadság ökológiája című könyvében. Mindig azok követelik az egyenlőséget, hangoztatja, 

akiket megfosztottak szabadságuktól. Az „igazságos” uralom tehát maga állítja elő a problémát, 

amivel meg kell küzdenie: a szabadságukban korlátozott alattvalók kárpótlását és kibékítését. 

Az egyenlőség ugyanis nem a szabadsággal, hanem annak hiányával áll szükségszerű (reciprok) 

összefüggésben: minél kevesebb a szabadság, annál több egyenlőséget fogunk magunknak 

követelni. Ne feledjük, egyenlőség csak a közös uralomnak alávetettek között lehetséges 

(Bookchin, 1980). 

Kényszerű viszonyok között az emberek a különbségek korlátozását tartják 

igazságosnak, önként vállalt kapcsolataiktól azonban a különbségek kölcsönös bátorítását 

várják. Vagy a szabadságok egyenlő korlátozása, vagy a szabad emberek kölcsönös 

szolidaritása – íme, a társadalmi igazságosság kétféle útja. 

 

 

 

 



Lányi A.: Lehet-e a társadalom igazságos? 

12 
Szociális Szemle, 18. évfolyam, 2. szám (2025) 

Irodalom 

Bookchin, M. (1980). Ecology of Freedom. Black Rose Books. 

Burke, E. (1991). Töprengések a francia forradalomról. Atlantisz. 

Castells, M. (2006). Az identitás hatalma. Gondolat Kiadó. 

Dewey, J. (1969). Social life. In R. E. Park & E. W. Burgess (Eds.), Introduction to the science of 

sociology (pp. 132–134). The University of Chicago Press. (Original work published 1921) 

Durkheim, É. (2001). A társadalmi munkamegosztásról. Osiris Kiadó. 

Dworkin, R. (1978). Taking rights seriously. Harvard University Press.  

Goodwin, W. (1991). Vizsgálódás a politikai igazságosság körében (részlet). In A. Bozóki & M. Sükösd 

(Eds.), Anarchizmus (pp. 7–29).  Századvég Kiadó. 

Hayek, F. (1976). The road to serfdom. University of Chicago Press. 

Hayek, F. (1992). A valódi és a hamis individualizmus. In M. Ludassy (Ed.), Az angolszász liberalizmus 

klasszikusai II. (pp. 11–147). Atlantisz Kiadó.  

Hess, K. (1984). Közösségi technika. In Z. Endreffy & Gy. Kodolányi (Eds.), Ökológiai kapcsolatok 

(pp. 204–216). Népművelési Intézet. 

Kropotkin, P. (1991). A kölcsönös segítség mint természettörvény (részlet). In A. Bozóki & M. Sükösd 

(Eds.), Anarchizmus (pp. 125–128), Századvég Kiadó. 

Malatesta, E. (1991). Anarchia. In A. Bozóki & M. Sükösd (Eds.), Anarchizmus (pp. 186–212), 

Századvég Kiadó. 

Mead, G. H. (1973). A pszichikum, az én és a társadalom. Gondolat Kiadó. 

Mill, J. S. (1980). A szabadságról. Haszonelvűség. Magyar Helikon. 

Rawls, J. (1997). Az igazságosság elmélete. Osiris Kiadó. 

Ricoeur, P. (1987). Létezés és hermeneutika. In T. Fabiny (Ed.), A hermeneutika elmélete 1. (pp. 219–

245).  JATE Press. 

Ricoeur, P. (1991). John Rawls – de l'autonomie morale a la fiction du contrat social. In P. Ricoeur, 

Lectures 1. Autour des politiques (pp. 196–215). Seuil. 

Scruton, R. (1995). Mi a konzervatívizmus? Osiris Kiadó. 

Scruton, R. (2004). A nemzetek szükségességéről. Két tanulmány. Helikon Kiadó. 

Széchenyi, I. (1904). Világ. In K. Szily (Ed.), Gróf Széchenyi István munkái, II. sorozat, II. rész (pp.1–

356). Magyar Tudományos Akadémia. 

Tocqueville, A. de. (1983). A demokrácia Amerikában (válogatás). Gondolat Kiadó. 

Tönnies, F.  (2004). Közösség és társadalom. Gondolat Kiadó. 

        

 

       

 

                              

 

 

 

 

                                                    

                                                           

 


