SlavVaria 1/2025. 205-214
DOI: 10.15170/SV.1/2025.205

STJEPAN LUKAC
(Budimpesta, Madarska)

Bartolove i KrleZine Lutke u intermedijalnom kontekstu'

Covijek postaje jedno jedino, veliko oko, koje gleda
i promatra ono $to jest i 5to se zbiva oko njega.
(Bartol: Lutke)
KFT: Bdbu vagy (Lutka si)

Sazetak: Usporedna analiza Bartolove crtice Lutke i KrleZine scene Lutke iz
Banketa u Blitvi otkriva iznimno kompleksnu mreZu intermedijalnih veza, u ko-
joj kljucnu ulogu igra nova opticka umjetnost — film. Od podvajanja subjekta i
iskustva ,,viSe objektivacije”, preko lutkarske metaforike kao simbola ljudske
determiniranosti, pa sve do estetskih i filozofskih konzekvenci tih vizija, u oba
sluaja moguce je prepoznati doticaje s poetikom nijemog filma i njegovom
specificnom depersonalizacijom glume. Nematerijalni upisi filma u knjiZevnost
svjedocCe o dubokim promjenama koje je filmski medij donio u ukupnu kulturu
prve polovice 20. stolje¢a. U kontekstu slikovnog obrata i Sireg procesa in-
terakcije jezi¢nog i slikovnog sustava, Bartol i KrleZa mogu se €itati kao autori
koji su, svjesno ili nesvjesno, u vlastite tekstove upisali iskustvo novog vizu-
alnog medija. Njihovi tekstovi, s gotovo identicnim simboli¢nim motivima i
misaonim zakljuccima, pokazuju kako knjiZevnost postaje mjesto refleksije i
transpozicije filmskih postupaka.

Kljucne rijeci: Vladimir Bartol, Miroslav Krleza, Lutke, nijemi film, inter-
medijalnost

Kada je rije¢ o okolnostima nastanka Bartolove kratke crtice Lutke (koju i
sam autor tako naziva), nekoliko vaznih i relevantnih podataka nalazimo u ko-
mentarima njegovih Sabranih djela (Zbrana dela), koje je priredio Tomo Virk
(BARTOL 2012: 730-737). U kontekstu naSe srediSnje teme (intermedijalnost)
izdvajamo tek one informacije koje smatramo kljucnima za daljnju analizu.
Rije¢ je o jednom od najranijih Bartolovih knjiZevnih tekstova (prvi je put
objavljen 1930. godine), u kojemu je autor, prema vlastitu dnevnickom zapisu
od 12. oZujka 1930, uspio ,,pronaci sebi primjeren izraz, pronaci vlastiti stil”.
Sama je crtica nastala jo§S 1927. godine u Parizu pod naslovom Otekla lica, no
objavljena je tek tri godine kasnije, nakon Sto ju je Bartol temeljito preradio.

! 1zvorni znanstveni rad

205



Cinjenica da je rije¢ o vaznom autorovu ostvarenju potvrduje se i u njegovim
zapisima nastalim viSe od trideset godina poslije (17. svibnja 1962), koji nude
ne samo dragocjen uvid u genezu teksta, nego i svojevrsni klju¢ za njegovo
tumacenje.

Navedene zapise moZemo, dakle, promatrati i kao oblik autointerpretacije
knjiZzevnog teksta. To, medutim, ne znaci da bi ih bilo potrebno nekriticki
prihvatiti. Premda autorova razmiSljanja o vlastitome djelu nedvojbeno usmje-
ravaju mogucu strategiju Citanja, ona istodobno otvaraju i pitanje moze li se,
polaze¢i od motiva i elemenata o kojima Bartol sam ne govori, do¢i do novih i
drukcijih zakljuaka — onih koji crticu smjeStaju u intermedijalni i kompa-
rativni kontekst. AnalitiCka strategija ovoga rada pociva upravo na takvom
pristupu. Ipak, drZimo nuZnim da na samome pocetku predstavimo i Bartolovu
vlastitu ocjenu i interpretaciju Lutki, kako bismo time stvorili polaziste za
daljnju kriticku analizu i intermedijalno-komparativno Citanje.

U tom je smislu osobito znakovito da je Bartolov tekst oblikovan prema
Cankarovu autobiografskom modelu crtice (CEH 2008). To se ne o¢ituje samo
na naratoloSkoj razini, kroz pripovijedanja u prvom licu, nego i u samom knji-
Zevnom transponiranju osobnog iskustva (Sto potvrduju i Bartolovi kasniji za-
pisi o nastanku teksta). Pripovjedac koji Zivi u Parizu jednoga jutra s nateCenim
licem odlazi u kavanu. Nakon 3to ude i pronade za sebe ,,primjeren prostor”,
izraduje svojevrsni ,inventar” prisutnih gostiju, pri ¢emu nailazimo na pravu
medunarodnu druZinu: tri Japanca, dvojicu Indijaca i jednu damu, skupinu Srba
te dvije Rumunjke. Kada se pripovjedaC smjesti za prazan stol, zapocinje
sustavno promatranje prostora i gostiju, zakljucujuéi kako su oni u biti poput
»lutaka”. U kavanu potom ulazi novi posjetitelj, takoder s natecenim licem, koji
zauzima mjesto kraj pripovjedaca te na sli¢an nacin promatra okolinu. Slijede
dolasci novih gostiju, koje pripovjedac-pripovjedni promatra¢ opisuje s istom
preciznoS¢u. Uskoro ulazi joS jedan gost s nateCenim licem i pridruZuje se
pripovjedacu i njegovu susjedu. Svi promatraju sve. Na zavrSetku crtice
pripovjedaC konstatira da je svijet zapravo ,golema pozornica” ispunjena
mnostvom sitnih lutaka.

Kao Sto je ranije istaknuto, o genezi crtice prili¢no precizno izvjeStava sam
Bartol viSe od trideset godina nakon njezine objave. Najprije opisuje zaje-
dnicko lutanje s prijateljem Valterom po Parizu, kada su se zaustavili pred
velikim robnim magazinom ispred kojega je Cekala gomila ljudi. U trenutku
kada su se otvorila ulazna vrata, iz zgrade je izletio ,,roj djevojaka”, Svelja, koje
su se na ulici pocele uZzurbano naSminkavati i pridruZivati svojim partnerima,
roditeljima ili prijateljicama. Taj ga je prizor snazno pogodio: ,,Odjednom me
proZelo ono rijetko, c¢udesno osjecanje, kada se odjednom otvori neki novi
pogled na Zivot, i obuzela me slatka jeza” (BARTOL 2012: 732). Taj naizgled
svakodnevni prizor metropolskog Zivota ocito je imao dubok odjek, jer ga
Bartol u nastavku povezuje s filozofskim kontekstom svojega otkrica.
Usklikom ,,.’homme — machine” referira se na Descartesove Passions, gdje
filozof navodi da su Zivotinje automati, dok se Covjek razlikuje slobodom

206



odlucivanja. Bartol uvida vezu s De La Mettriejevim djelom L’homme —
machine, koje tu tezu prosiruje i na covjeka: ,,Covjek — automat — lutka!” To
iskustvo, iako samo po sebi nedostatno za nastanak knjiZzevnoga teksta, mijenja
njegov pogled na gradskog Covjeka. ,,I ja sam bio takav automat, a ipak sam
s jednoga mnogo viSega kuta gledao na ljude i na sebe, kako smo podvrgnuti
slijepim zakonitostima” (BARTOL 2012: 733). Taj ,viSi kut”, odnosno
zauzimanje objektivne pozicije, postaje kljutno u procesu Bartolova distan-
ciranja od vlastite stvarnosti. Nekoliko dana kasnije ponovno spominje iskustvo
»izlaska iz sebe”. PiSe o zubobolji i nateCenom licu, a potom odlazi u kavanu,
poput pripovjedaca u Lutkama. Ondje prepoznaje vlastite automatske radnje te
se prisjeca rasprave izmedu Jacquesa Loeba, zagovornika mehanicistickog
poimanja organizma i Emila Jenningsa, utemeljitelja biheviorizma. Nakon
duljega razmiSljanja zakljucuje da je uspostavio neposredan kontakt s kozmo-
som: ,lzaSao sam, takoreéi, iz sebe; neka se instanca odvojila od mene i ta
instanca sada je iz mene pogledala i na mene i na moj svakodnevni zemaljski
dio” (BARTOL 2012: 735).

U Bartolovoj interpretaciji vlastite crtice mogu se izdvojiti tri kljucna
elementa: prvi je svakodnevna neugodnost (nateCeno lice uzrokovano zubo-
boljom), drugi neobicno velegradsko, premda banalno iskustvo (,,roj djevo-
jaka”, Svelja), a tre¢i vlastito intelektualno znanje, odnosno poznavanje odre-
denih filozofskih teza (¢ovjek — automat). Sve se to na kraju sabire u Bartolovu
zakljuCku da se u njegovoj crtici manifestira ,,kozmicki dozivljaj” (BARTOL
2012: 735) svijeta.

Bartolova autointerpretacija, dakako, pokazuje se kao vrlo precizna, logi¢na
i, moglo bi se redi, prilicno egzaktna. Ako prihvatimo njegova stajalista, tada
bismo mogli ustvrditi da je rije¢ o knjiZevnom tekstu nastalom s ciljem
potvrdivanja stvarnosti odredenih filozofskih teza. Upravo zbog toga crtica
funkcionira poput knjiZzevnog egzempluma — kratke fabularne ilustracije jedne
opce, univerzalne istine.

Iz Bartolova opisa geneze crtice osobito se zanimljivim ¢ini prilicno
neobic¢no udvajanje subjekta: on ,,s nekoga mnogo viSega kuta” promatra ljude
i samoga sebe, izlazi iz sebe, a od njega se odvaja ,,neka instanca”. Pitanje koje
nas zanima jest kako se to udvajanje subjekta odraZava u samoj crti¢noj
strukturi te na koji se nacin moZe tumaciti, odnosno kakvo je moguce
intermedijalno podrijetlo toga fenomena.

Odmah na pocetku crtice, kada pripovjedac ulazi u kavanu, trazi stol: ,,Kod
ulaza se malo zaustavim da pogledom pronadem primjeren prostor.” U sintag-
mi ,,pogledom pronadem” prisutno je neSto tautolosko, prisilno, moZda i ne-
obicno, jer bi pisac istu recenicu mogao oblikovati i bez dodatka ,,pogledom”.
U tom se slucaju ljudsko oko zapravo odvaja od subjekta i postaje tek
instrument opaZanja. Da je rijeC o poCetku mehaniCke prezentacije subjekta kao
stroja, potvrduje i sljede¢a recenica, kada se pripovjedac pribliZzava dvjema
mladim Rumunjkama: ,,Noge me same od sebe odnesu u njihovu blizinu.”
Naravno, kada crtica ne bi bila koncipirana kao knjiZevni tekst koji Zeli

207



Citatelju predstaviti ideje o kojima Bartol precizno piSe u svojim kasnijim
komentarima (Sto smo ve¢ istaknuli), tada ovakvi formulirani iskazi ne bi
djelovali nimalo neobic¢no. Da je uistinu rije¢ o postupnom intenziviranju, jasno
oblikovanom konceptu, zapravo vidljivo gradenoj kulminacijskoj strategiji i
namjernom pozicioniranju pripovjedaca kao stroja, pokazuje i recenica koja
potom slijedi: ,,Covjek postaje jedno jedino, veliko oko, koje gleda i promatra
ono $to jest i 5to se zbiva oko njega.” Sto se time govori? Identifikacija samog
Covjeka s okom koje gleda i promatra nije niSta drugo nego postavljanje
ljudskog subjekta u funkciju obic¢ne filmske kamere. To pripovjedacevo oko-
kamera motri ljude, goste zatvorenog prostora kavane, koji su jednako tako
dehumanizirani i ponaSaju se poput obi¢nih lutaka, maski, sloZzeno konstru-
iranih organizama ili voStanih figura.

Posebno je zanimljivo Sto pripovjedac s nateCenim licem nije sam: pridru-
Zuju mu se joS dvojica, takoder s nateCenim licima, koji jednako tako pro-
matraju goste u kavani. Time se narator-fokalizator, oko-kamera, zapravo
utrostrucuje, a promatranje kavanskog prostora postaje totalno. To trostruko
oko-kamera, dakako, ne vidi identi¢ne prizore, jer je svako istodobno i zaseban
subjekt, no njihova optika ipak ne ,,funkcionira” samostalno. Citatelju je svijet
predstavljen isklju¢ivo kroz pripovjedacev fokus, iako potencijalno postoje josS
dva. Oni, medutim, ¢ine jedinstvenu skupinu, Sto se jasno o€ituje na samome
kraju crtice, kada dvije lijepe Rumunjke napustaju kavanu: ,,Kao na zapovijed,
spogledasmo se nas trojica, €ija su lica bila natecena.

Zakljucak crtice zapocinje parafrazom poznate Shakespearove misli (Cijeli
svijet je pozornica, a mi smo svi glumci) i istodobno predstavlja idejnu sumu
teksta:

Kada su se vrata zatvorila za njima, svijet mi se odjednom ucinio poput
goleme pozornice, na kojoj pleSu i premecu se sitne lutke. Silna ih ruka
drZi privezane za ogromne prste i svojim pokretima izaziva njihova
bizarna kretanja. Ponekad ih nekoliko povezuje zajedno, kao da joj se ne
da za svaku pojedinacno izmiSljati nove, posebne kombinacije. Pa ipak,
svaka je od tih lutaka sveto uvjerena da je njezino skakutanje i kruZenje
po svijetu beskrajno razli¢ito od skakutanja i kruzZenja svih ostalih, te da
je ono osobito jedinstveno i vazno.

Jo$ jednom sam se spogledao sa svoja dva susjeda. Nasmijali smo se
jedni drugima, pri ¢emu su se naSa nateCena lica groteskno iskrivila,
platili smo i otiSli. Iza nas je ostala mala kavana sa svojim izjednacuju¢im
ozracjem, u kojem se kretao spretni konobar. (BARTOL 2012: 269)

Bartolov stariji hrvatski suvremenik s iznimno bogatim stvaralackim opu-
som, Miroslav KrleZa, objavio je 1938. i 1939. godine roman Banket u Blitvi
u dva sveska (tre¢i svezak objavljen je 1962). Sam ga je autor oznacio kao
»simbolicnu viziju evropske politiCke stvarnosti” i ,pokuSaj politickog
pamfleta”. Na kraju drugoga sveska nalazi se marionetska kazaliSna predstava

208



,<romanticne komedije” Lutke fiktivnog blitvijskog pisca Patricija Baltika —
zapravo knjiZzevni tekst unutar knjizevnog teksta (KRLEZA 1953: 390—399).
O ovome je tekstu opseznu analizu napisao Viktor Zmega¢, smjestivii ga u eu-
ropski duhovni i knjiZevni kontekst (ZMEGAC 1986). Jedno od klju¢nih
pitanja Zmegaceve studije jest kako tumaciti KrleZino/Baltikovo djelo kao
dramski tekst unutar okvira europske knjiZevnosti, osobito u odnosu na nje-
govu srediSnju metaforu ljudi kao lutke.

Na ovome mjestu ne¢emo detaljno iznositi bogatu i izuzetno lucidnu
Zmegacevu studiju, u kojoj se navode sve moguce europske knjiZzevne relacije
metaforickih motiva Zivotne pozornice i marioneta, budu¢i da za to nemamo
prostora. Zanima nas iskljucivo neuobicajena sli¢nost izmedu Bartolove crtice
(napose zgusnutoga opisa kavanskog lutkarskog prizora na samome zavrSetku)
i KrleZinih Lutaka iz Banketa u Blitvi kao teksta u tekstu i teatra u teatru.
,Figura-reflektor” (kako piSe Zmega¢) lutkarske drame Patricija Baltika jest
Niels Nielsen, intelektualac koji je pobjegao iz blitvijske diktature
Barutanskoga i sada je disident u Blatviji. On se pojavljuje kao gledatelj na
premijeri Lutaka. Sva se zbivanja Citaju i promatraju kroz Nielsenovu svijest,
Sto znaci da je upravo on u naraciji istinski fokalizator. Uvodni opis pozornice
te neobicne predstave pokazuje se vrlo slicnim Bartolovu zavrSetku.

Scena je prikazivala ogromno marionetsko kazaliSte iza kulisa, gdje su
pojedini glumci na Zicama, pobacani kao marionete iza kulisa, prikazivali
lutke u raznim kostimima. Bilo je tu robijaSa, bludnica, bolesnika u Sti-
palskim koSuljama, vojnika-ratnika u potpunoj bojnoj opremi s kacigama,
i Citavo to Sarenilo kraljeva u sveCanom ornatu, gospoda u balskim halji-
nama, pajaca, plebsa, kardinala, biskupa, gospode u frakovima i sredo-
vjecnih krvnika bilo je slikovito i neobi¢no impresivno... Scena je bila
evropska. Na tzv. evropskoj visini! Jedno cijelo malo ¢ovjecanstvo naSlo
se ovdje iza kulisa marionetskog kazaliSta, gdje visi na nitima Nevidljivog
Redatelja... (KRLEZA 1953: 390)

Jedina razlika izmedu Bartolove kavanske lutkarske scene i KrlezZine lut-
karske predstave jest u tome Sto je prva tek virtualna, budu¢i da ju konstruira
pripovjedaceva-fokalizatorova svijest, dok je druga, unutar okvira romana kao
fikcijskog knjiZevnog teksta, stvarna, dakle konkretna simbolicka lutkarska
predstava. Metaforicki konstrukt ove ,Zivotne pozornice” u oba je slucaja
potpuno identi¢an. U jednom i u drugom slucaju lutkama upravlja ista visa sila:
,»silna roka” (Bartol), ,,Nevidljivi Redatelj” (KrleZa).

Kao Sto je na pocetku spomenuto u vezi s genezom Bartolove crtice, u na-
stanku teksta iznimno je vaZzan bio ,kontakt s kozmosom”, kada on, takoreci,
izlazi iz samoga sebe, kada se od njega odvaja ,,neka instanca”, kada ta instanca
iz njega ,,pogleda van”, na njega samoga kao na lutku i na njegov ,,svakodnevni
zemaljski dio”. O slicnom neobi¢nom kontaktu s kozmosom, o izlaZenju ,,neke
instance”, svjedoci i KrleZa u svome dnevniku u vrijeme Prvoga svjetskog rata,

209



dok je neko vrijeme (1916) boravio u Budimpesti. Godinu dana poslije (11. 11.
1917) ovako se prisje¢a svojih suicidnih misli na budimpesStanskom Lancanom
mostu:

Sta radim? Gdje se nalazim? Ah, da... da... Promatram svoj vlastiti Zivot
iz takozvane viSe objektivacije, kao da sam lutka. DiSem. Kuca mi srce.
Rastu mi nokti i brada! Sve bez moje subjektivne volje! Kroz mene rastu
dlake kao trava u Pompejima kroz mramorne ploce i mozaike. Znati sve
to, to je veC nesto Sto se vulgarno zove: ne biti Ziv... I ja sam rastem kroz
druge neke gradove nesumnjivo pompejanske sudbine, kroz civilizaciju
koje ¢e neminovno nestati kao Sto je nestalo i Pompeja.

Promatra li Covjek sama sebe kao voStanu lutku i ne shvacda li vise
stvarnost od krvi i od mesa kao svoje vlastite stvari, osjec¢aju¢i kako je
predmet, kako kroza nj, kroz njegovu supstanciju, raste trava, kako on
sam raste bez svoje volje kroz tude prostore, to znaci da se doista vec
odvojio, da je otputovao, da sjedi u Haronovoj ladi, da ¢e krenuti na drugu
obalu, da je zapravo ve¢ krenuo. (KRLEZA 1981: 304-335)

U iznimno bogatom leksikonskom ¢lanku o KrleZi i filmu u enciklopediji
o Miroslavu KrleZi (http:/krlezijana.lzmk.hr/) posebno se naglasava njegov
ambivalentan odnos prema filmu, naime on je gledao na film kao na iluziju
moci i slave, ve¢u laZ od tiska, opijum za mase, ruSitelja ukusa, idiotsko i
Zalosno ogledalo radosti. Unato€ tome, zanimali su ga odnosi izmedu
knjiZevnosti i filma, njihove medusobne veze i granice. NajviSe je prigovora
imao prema adaptacijama vlastitih knjiZevnih djela, upravo zbog toga inzistirao
je na tome da sam bude scenarist svojih djela (Put u raj). Zbog kontradiktornih
Krlezinih stavova o filmu nije jednostavno rekonstruirati njegov stvarni odnos
prema toj suvremenoj i novoj umjetnosti. Sigurno je, medutim, da se film kao
novi atraktivni medij postupno upisuje u KrleZinu svijest, slicno kao i ostali
neliterarni mediji. Njegov odnos prema filmu precizno je rekonstruirao Ante
Peterli¢ na temelju piS¢evih dnevnickih zapisa (PETERLIC 2006). Neki su
kriticari i ranije spominjali inspiracije nove opticke umjetnosti, no sve do
Peterliceve studije nitko nije posvetio vecu pozornost moguc¢im interme-
dijalnim proZimanjima u njegovu stvaralackom opusu. (O tome najnovije
LUKACS 2023)

Nakon svega ovoga, logicno se postavlja pitanje Sto bi moglo povezivati te
slicnosti kod Bartola i KrleZe: od izdvajanja ,neke instance” i ,viSe objek-
tivacije” kod obojice, do nastanka crtice i kazalisSne simboli¢ne igre o lutkama
s vrlo sli¢nim, srodnim simbolickim motivima i misaonim (filozofskim) zaklju-
Ccima. NaS$ je odgovor da je sedma umjetnost, osobito nijemi film, morala ig-
rati vaznu ulogu u svemu tome, ponajprije zbog svoje objektivho postojece
depersonalizacije (glumci bez glasa). Jedan od svjetski poznatih madarskih
filmskih redatelja, koji je imao znacajnu ulogu u nastanku madarskog nijemog
filma, kasniji oskarovac Michael Curtiz (Mihaly Kertész, Casablanca, 1942),

210


http://krlezijana.lzmk.hr/

u svome kracem tekstu Redatelj, glumac, dramaturg piSe o ulozi svih
djelatnosti povezanih s nastankom filma (KERTESZ 1918). Casopis u kojem je
ovaj prilog objavljen (Szinhdzi Elet) bio je jedna od prvih vaznih stru¢nih
kritickih revija koja se, osim kazaliSnim Zivotom, bavila i filmom, a medu
urednicima je bio i kasnije svjetski poznati redatelj Sandor Korda.

Kertész u svome prilogu istice da je madarski film nastao tek nekoliko
godina ranije i da su se svi koji su u tome sudjelovali silno trudili da madarski
kao izvozni proizvod. U pocetku nitko od madarskih redatelja nije posjedovao
nuzno potrebno znanje za reZiranje filmova, kazali$ni glumci takoder nisu imali
pojma kako moraju igrati pred kamerom, kako trebaju prenijeti odredene emo-
cije, pa su molili redatelje za savjet. Prema Kertészu, umjetnost filmske glume
ne moZe se shvatiti na temelju ikakve teorije — glumac mora steci 5to je moguce
viSe rutine u toj djelatnosti, a bez dobrog scenarija nema ni dobrog filma. Bu-
duci da je to razdoblje nijemog filma, Kertész je bio posve svjestan da dijalozi
tu nemaju nikakvu ulogu, ve¢ jedino prava akcija daje smisao filmu. Dobra
filmska glumacka praksa moZe se ste¢i jedino mukotrpnim vjezbama, no sve
dok glumac ne dosegne tu razinu, nuzno je da u potpunosti slijedi redateljeve
upute. Nakon tih uvodnih razmatranja Kertész zakljucuje: ,,Filmski glumac u
rukama je redatelja poput marionete, koju treba voditi, povlaciti amo i tamo, da
bi se postigao dobar, lijep, uc¢inkovit, razumljiv, a prije svega umjetnicki rezul-
tat.” (KERTESZ 1918: 7). Kako bi dokazao istinitost svoje teze da filmski glu-
mac kao marioneta ,,pripada“ redatelju, Kertész navodi primjer iz vlastite kari-
jere. Poznato je da je od 1913. do 1914. dulje vrijeme suradivao kao asistent,
redatelj i glumac u filmskoj ku¢i Nordisk u Danskoj. Redatelj Richard David-
son prethodno je sve sam odigrao kako bi pokazao poznatom glumcu Psylande-
ru Sto se od njega oCekuje. Kertésza je iznenadilo Davidsonovo ponaSanje, jer
je poznatoga glumca povlaCio amo-tamo, vikao na njega i prepirao se s njim,
Sto je ovaj bez rijeci trpio i maksimalno se prilagodavao redateljevim Zeljama.

Tako je nijemi film, kako je zapisao poznati hrvatski filmolog Ante Peterlic,
,prije svega bice slike i montaze* (PETERLIC 2008: 155), ipak se na temelju
Kertészovih lucidnih opaZanja moZe zakljuciti da su najbolji redatelji i glumci
bili svjesni odredenih granica nijemog filma te su ga doZivljavali kao ,lut-
karsko kazaliSte”.

Reprezentativni predstavnik europske teorije filma madarskog podrijetla
Béla Balazs u svojim se filmoloSkim studijama bavi, naravno, i prapovijesé¢u
filma, odnosno nijemim filmom. Ve¢ spomenuti Viktor Zmega¢ u svome
kratkom pregledu poetike drame i teorije filma izmedu 1910. i 1930. godine
najvisSe pozornosti posvecuje izlaganju njegovih temeljnih teza te mu priznaje
da je njegova dijagnoza o razvoju filma bila precizna (ZMEGAC 1988). Balazs
o pocecima filma kaZe da je to zapravo bilo ,fotografirano kazaliste”, koje se
od pravoga kazalista razlikovalo samo po tome Sto je bilo nijemo. U kasnijem
razvoju nijemog filma, kako bi se na neki na¢in nadoknadio taj nedostatak
(bezglasnost), kamera se sve viSe pribliZavala ljudskoj glavi, licu (krupni plan),

211



Cime su izraZajna mimika i vizualnost sve snaznije prenosile informacije. Ipak,
unato¢ tome, film je i dalje bio nijem, pa su glumci ,nuzno morali glumiti
pantomimom, uz pomo¢ pretjerano velikih, grotesknih, gluhonijemih gesta, Sto
se danasnjem gledatelju ¢ini prili¢no komi¢nim” (BALAZS 1948: 17). Na taj
su nacin ranu manjkavost nijemog filma, njegovu nijemost, kompenzirali
komicnim pretjeranim pokretima. U komi¢nom, grotesknom tipu nijemog filma
takva je dramaturgija, odnosno pretjerani pokreti, joS izrazitije prisutna.

Smatramo da je novi opticki medij, zahvaljuju¢i slobodnom kretanju u vre-
menu i prostoru (DELEUZE 2008), odigrao vaznu ulogu u neobi¢nom dina-
miziranju cjelokupne kulture, osobito, dakako, knjiZevnosti (posebno dramskog
stvaralaStva i kazaliSnog eksperimentiranja), dijelom zbog vrlo agresivnog
prodora i povezivanja s ekonomskim silama (filmska industrija), dijelom i zbog
svojih novih tehnickih moguénosti izraZavanja, koje su nuZno generirale
globalne promjene u intermedijalnim odnosima. ZaSto je film postao tako
vazan i inspirativan za sve ostale umjetnosti, pa tako najvjerojatnije i za pisce,
za Bartola i Krlezu? Film kao novi medij ne prikazuje misli i nacine
razmiSljanja, kako je to istaknuo madarski filmolog i prevoditelj Deleuzeovih
djela na madarski jezik Balint Andras Kovacs: film je naime sama misao,
zapravo slika misli (KOVACS 1997). Ako prihvatimo tu Deleuzeovu tezu, tada
moZemo reci da se film u osnovi razlikuje od svih ostalih medija. Prema J. M.
Lotmanu, u umjetnosti postoje dva znakovna sustava — jezicni i slikovni (knji-
Zevnost i likovna umjetnost) — no izmedu ta dva sustava postoji permanentna
interakcija (LOTMAN 1977: 15). Tekstovi Bartola i KrleZe Ziv su dokaz medu-
sobne interakcije jezi¢nog i slikovnog.

U kontekstu slikovnog obrata (pictorial turn) (MITCHELL 2008), na te-
melju kojega u odredenom trenutku pojedini mediji ,,dozivaju” kodove drugih
medija, ¢ini nam se ocitim da su Bartol i KrleZa, kao pisci, umjetnici rijeci,
jezicnog medija, svjesno ili nesvjesno morali percipirati konstrukte posve
novoga, vizualnog medija 20. stoljeca, koji se nalazi ,,u virtualnom prostor-
vremenu, uokviren medu filmskim kadrovima Sto se medusobno montiraju”,
zapravo u svijesti samoga promatraca (RISMONDO 2019: 115), ili, drukdije
receno, njihovi tekstovi s istim naslovom oc€iti su primjeri ,,nematerijalnog
upisa medija” (KULCSAR SZABO 2004) u knjiZevni tekst.

Za kraj bismo, kao zanimljivost, dodali da iz vrlo ranog razdoblja nijemog
filma postoji kratak dokumentarac koji uprizoruje sli¢nu scenu kakvu spominje
Bartol, kada je zajedno s prijateljem Valterom pred prodajnim magazinom u Pa-
rizu promatrao ,,roj djevojaka”, midinetki, koje Zurno izlaze iz zgrade. Pioniri
filmske tehnike i umjetnosti, braca Lumiére, snimili su film u Lyonu 19. oZujka
1895. ispred tvornice u kojoj su se proizvodile fotografske ploce. Na 46-
sekundnoj snimci (Izlazak radnika iz tvornice — Sortie de 1’usine Lumiere de
Lyon) vidimo kako radnici (preteZito Zene) izlaze iz tvornicke zgrade
(https://fidelio.hu/vizual/nezze-meg-a-tortenelem-elso-filmjet-9442.html).
Kada bi Bartol slucajno vidio taj prizor, najvjerojatnije bi ga i u tom slucaju
obuzela ,,slatka jeza”.

212


https://fidelio.hu/vizual/nezze-meg-a-tortenelem-elso-filmjet-9442.html

Literatura

BALAZS 1948 = BALAZS B. Filmkultira (A film miivészetfilozéfidja). Budapest,
1948.

BARTOL 2012 = BARTOL V. Zbrano delo I. Uredil in opombe napisal Tomo Virk.
Ljubljana, 2012.

CEH 2008 = CEH J. Med fikcijo in resni¢nostjo v avtobiografski prozi // Jezik in
slovstvo, 2008. Ne3-4. 23-35. DOI: 10.4312/jis.53.3-4.23-35

DELEUZE 2008 = DELEUZE G. A mozgis-kép. Film 1. Az id6-kép. Film 2.
Budapest, 2008.

KERTESZ 1918 = KERTESZ M. A rendez6, a szinész, a dramaturg // Szinhaz Elet,
1918. Nel5. 6-7.

KOVACS 1997 = KOVACS A.B. A gondolat filmje: a deleuze-i filmelmélet
filmtorténeti szempontbol. Metropolis, 1997. Ne2. 44-51.

KERLEZA 1981 = KRLEZA M. Dnevnik 1914-17. Sarajevo, 1981.

KERLEZA 1953 = KRLEZA M. Banket u Blitvi II. Sabrana djela Miroslava Krleze I.
Zagreb, 1953.

KULCSAR 2004 = KULCSAR Sz.E. Az immateridlis beirodds: az esztétikai
tapasztalat medialitdsanak kérdéséhez. Az esztétikai tapasztalat medialitasa.
Budapest, 2004. 9-36.

LOTMAN 1977 = LOTMAN J.M. Filmszemiotika és filmesztétika. Budapest, 1977.

LUKACS 2023 = LUKACS 1. KrleZine nepokretne i pokretne slike. Maribor, 2023.
DOI: 10.18690/um.ff.4.2023

MITCHELL 2008 = MITCHELL W.J.T. A képi fordulat. A képek politikaja. Szeged,
2008. 131-153.

PETERLIC 2006 = PETERLIC A. Dnevnici Miroslava KrleZe i film / Komparativna
povijest hrvatske knjiZevnosti. Zbornik radova VIII. Hrvatska knjiZevnost prema
europskim (emisija i recepcija) 1940-1970. Split, 2006. 194-217.

PETERLIC 2008 = PETERLIC A. Povijest filma: rano i klasi¢no razdoblje. Zagreb,
2008.

RISMONDO 2019 = RISMONDO V. Ontologija digitalne slike, racunalnih igara i
virtualnih stvarnosti na internetu. Mediji i medijska kultura: europski realiteti.
Osijek, 2019. 103-122.

ZMEGAC 1986 = ZMEGAC V. Univerzum marioneta // KrleZini evropski obzori:
djelo u komparativhom kontekstu. Zagreb, 1986. 196-285.

ZMEGAC 1988 = ZMEGAC V. Poetika drame i teorija filma u razdoblju izmedu 1910.
i 1930. // Intertekstualnost & intermedijalnost. Zagreb, 1988. 241-249.

Bartol’s and Krleza’s Lutke (Dolls) in an Intermedial Context. A compa-
rative analysis of Bartol’s sketch Lutke and KrleZa’s scene Lutke from Banket u
Blitvi (The Banquet in Blitva) reveals a highly complex network of intermedial
relations, with the new optical art-film—playing a pivotal role. From the
division of the subject and the experience of “heightened objectification,”
through the puppet metaphor as a symbol of human determinism, to the
aesthetic and philosophical implications of these visions, both texts display
clear affinities with the poetics of silent cinema and its characteristic
depersonalization of acting. The immaterial inscriptions of film within lite-

213


https://doi.org/10.4312/jis.53.3-4.23-35
https://doi.org/10.18690/um.ff.4.2023

rature testify to the profound transformations that the cinematic medium
introduced into the cultural landscape of the first half of the twentieth century.
Within the framework of the pictorial turn and the broader process of
interaction between linguistic and visual systems, Bartol and KrleZa may be
read as authors who, consciously or unconsciously, inscribed the experience of
the new visual medium into their works. Their texts, sharing nearly identical
symbolic motifs and intellectual conclusions, illustrate how literature becomes
a site for reflection on and transposition of cinematic practices.

Keywords: Vladimir Bartol, Miroslav Krleza, Lutke, silent film, interme-
diality

214



	001_SlavVaria_rw_jav_ver6
	SlavVaria

	002_tartalomjegyzék
	003.1_Laudáció_form.
	003.2_Tabula gratulatoria Barics Ernő
	004_Fókuszban
	005_bockovac timea_rec._l._form._v.
	2. Pojam jezičnog krajobraza
	4.2. Bilježenje imena ulica
	4.3. Bilježenje imena ustanova
	4.5. Spomenici
	4.8. Hrvatski natpisi na privatnim posjedima
	5. Zaključak

	006_űdudás_előd_rec._l._form._v.
	007_galovic_Narodne+pjesme+za+razna+kola_rec._l._form._v.
	008_kolenic ljiljiana_za+prof.+Ernesta+Barića_rec._l._form._v.
	009_shylov volodymyr_rec._l._form._v.
	010_Smajić Dubravka - Vodopija Irena_rec._l._form._v.
	Hrvatska standardnojezična norma u promidžbenim
	tiskanim katalozima trgovačkih lanaca0F ,1F
	Sažetak: Rad se bavi analizom jezičnoga korpusa u promidžbenim tiskovinama trgovačkih lanaca radi utvrđivanja odstupanja od norme hrvatskoga standardnoga jezika, s posebnim naglaskom na učestalost i vrste jezičnih pogrešaka. Opisuje se pojam jezi...
	U katalozima trgovačkih lanaca koji su u ovom radu analizirani nema slobodnoga autorskog stvaralaštva u reklamama jer su one svedene samo na navođenje obilježja i osnovnih podataka o proizvodu te su namijenjene obavješćivanju širokoga kruga kupaca. Da...
	2. Jezična norma, javni jezik i razgovorni jezik
	3. Pojam jezične pogreške i vrste pogrešaka u tekstu
	3.1. Jezične pogreške
	3.1.1. Gramatičke pogreške
	3.1.2. Pravopisne pogreške
	3.1.3. Leksičke pogreške
	3.1.4. Stilističke pogreške

	4. Značajke funkcionalnih stilova u jeziku reklamnih kataloga
	6. Metodologija istraživanja
	7. Rezultati istraživanja i rasprava
	8. Zaključak
	Literatura

	011_Tamasko Eszter_rec._l._form._v.
	012_Vegh Andor_rec._l._form._v.
	013_vig istvan_rec._l._form._v.
	021_Nyelvészet és módszertan
	022_mirchevska-bosheva - beljanovska_rec._l._form._v.
	023_Olbei Claudia_rec._l._form._v.
	3.3.2. What typical mistakes can be attributed to previously learned languages?

	024_Pisch Bendegúz_3._rec._l._form._v.
	041_Irodalom és kulturológia
	042_Lukacs István_rec._l._form._v.
	043_blazsetin istvan_rec._l._form._v.
	043_komjati diana_rec._l._form._v.
	044_nyagolova natalia_rec._l._form._v.
	045_kolesnik diana_rec._l._form._v.
	046_bakija+katja,+konsuo+kuzmanić+marija_rec._l._form._v.
	061_Recenziók
	062_avtuhovich_tatjana_l._form._v.
	063_pozsgai istvan_l._form._v.
	081_affiliációk
	Üres lap
	Üres lap
	Üres lap
	Üres lap
	Üres lap
	Üres lap
	Üres lap
	Üres lap
	Üres lap
	Üres lap
	Üres lap
	Üres lap
	Üres lap



